
 

MAGYAR GAZDASÁGFÖLDRAJZI ÉS TELEPÜLÉSMARKETING MŰHELY ISSN 2939-516X: 21 (2025) 21.017 

 

Gazdasági világvázlat ‒ etikai meritokrácia 
 

Simkó Márton1
 

 

1. Bevezetés 
 

A modern társadalmak gazdasági rendszerei többé-kevésbé a profitmaximalizálás és a verseny 

logikájára épülnek. Bár a kapitalizmus történetileg számos fejlődést tett lehetővé, újra és újra 

szembesülünk vele, hogy e rendszer mélyen igazságtalan elosztásokat és társadalmi egyenlőt-

lenségeket is létrehoz. Ebben az esszében egy olyan gazdaságfilozófiai utópiát vázolok fel, ahol 

az anyagi javak elosztása nem pusztán piaci logikán vagy állami újraelosztáson, hanem az egyé-

nek erkölcsi hozzájárulásán és közösségi értékteremtésén alapul. Ebben a világban az emberek 

anyagi juttatásait és társadalmi státuszát nem elsősorban a piaci értékteremtés, hanem a közös-

ség számára nyújtott etikai érték és társadalmi hasznosság alapján határozzák meg, nem a leg-

gyorsabban növekvő részvény árfolyama, nem az eladott termékek száma, hanem a közösségre 

gyakorolt pozitív hatás alapján.  

 

2. Az érték lényege és a „Tanács” elvei 
 

Az érték nem absztrakt profittermelésben, hanem konkrét emberek életminőségének javításá-

ban nyer értelmet. Egy tanár, aki generációkat inspirál, vagy egy ápoló, aki életeket ment, na-

gyobb gazdasági elismerést kap, mint egy influenszer. A társadalom középpontjában egy kü-

lönleges, kollektív intézmény áll. Ez nem állam a régi értelemben, nem uralmi szerv, hanem 

egyfajta morális tükör, amely folyamatosan elemzi és értékeli az egyének és közösségek tevé-

kenységét. A Tanács munkája nem büntet és nem kényszerít, hanem felismer, dokumentál, és 

elismer. A Tanács értékelésének alapja a társadalmi hasznosság: hány életet tett élhetőbbé va-

lakinek a munkája? Hány emberi kapcsolat született meg általa? Milyen hosszú távú közösségi 

értéket teremtett? Ehhez egy komplex és nyilvános hatásértékelő rendszer társul, amely a gaz-

dasági érték helyébe a hatásértéket állítja. A pénz továbbra is létezik, de szimbolikusabb szerepe 

van, a státusz szimbóluma nem a luxus, hanem a közjóhoz való hozzájárulás. John Rawls Az 

igazságosság elmélete (1971) című művében hangsúlyozza, hogy a társadalmi és gazdasági 

egyenlőtlenségek csak akkor elfogadhatók, ha azok a legrosszabb helyzetben lévők javát szol-

gálják. Az utópiában ez az „egyensúly” úgy jelenik meg, hogy mindenki egyéni hozzájárulása 

szerint részesül, de csak olyan módon, amely garantálja a legelesettebbek alapvető jólétét. Karl 

Marx ugyanakkor bírálja az elosztás érdem elvét is, mondván:  
 

„A jog, mely mindenkit azonos mércével mér, csak akkor lehet igazságos, ha a társadalmi 

feltételek is egyenlők.” (Marx, 1875, MEM 19, 18. skk.). 

  

Marx szerint egy ilyen meritokratikus rendszer is torzíthat, ha a kiindulási feltételek egyenlőt-

lenek, például, ha valaki erkölcsösen élne, de környezete vagy képességei miatt nem tud olyan 

mértékben hozzájárulni a közjóhoz, mint a többiek. Sajnos ennek az utópiának sok problémája 

lehet, főleg az emberek viselkedése, a rendszer kihasználása, az egyéni érdek előtérbe helyezése 

miatt ‒ menjünk bele ennek az elképzelésnek a kritikájába.  

  

 
1 Neumann János Egyetem, Gazdaságtudományi Kar hallgatója (2025) 



 

3. Ki dönti el, mi az etikus vagy értékes? 

 

A társadalmi hasznosság vagy erkölcsi érték mérése nem objektív. A központi intézmény dön-

tései torzulhatnak politikai, kulturális vagy ideológiai szempontok alapján. Lehetséges volna 

valóban független értékmérés? A mai világban ez képtelenség lenne a sok önző ember végett, 

kihasználnák a rendszert, amit nem biztos, hogy meg lehetne akadályozni. 
 

4. Az önzetlenség/jószívűség rendszerszintű ösztönzése nehéz fel-

adat 
 

A jelenlegi társadalmakban az önérdek dominál. Egy más logikájú kultúra kialakításához gene-

rációs szemléletváltás kellene, olyan oktatási reformmal, amely az együttműködésre, nem pedig 

a versenyre nevel. Vagyis ehhez az utópia eléréséhez sok idő kellene, nem hinném, hogy egy 

generációt teljesen erre a nézetre lehetne nevelni, mivel az idősebbek, például az utópában 

résztvevőknek a mostani szüleik valószínűleg nem ezt az ideológiát vallják (és ha velük to-

vábbra is kapcsolatban állnak), akár 3-4 vagy akár még több generáción keresztül is tarthat ez 

az átnevelés. 

 

5. Technológiai és gazdasági komplexitás 
 

Egy globális, digitalizált világban nehéz lenne nyomon követni az egyének közösségi hozzájá-

rulását, ráadásul az információs aszimmetria és az adatmanipuláció kockázata is megnő. Ma-

gyarul nagyon nehéz, vagy akár lehetetlen lenne a teljesítmény, közösségi hozzájárulás mérése 

és díjazása. 

 

6. Az egyéni szabadság kérdése. 
 

Bár a rendszer célja a közjó, ha túlzottan beavatkozik az egyéni döntésekbe („milyen munkát 

érdemes végezni”), akkor szabályozó irányba tolódhat ez az utópia. Pont ahogyan a mai világ-

ban is a legjobban fizető állásokat akarják megszerezni, ebben az utópiában is azt a munkát 

akarnák végezni, amiért a legtöbb elismerést kapják. Nagy valószínűséggel kialakulna sok hi-

ányszakma, amik ellen be lehetne vezetni egy egyenlő díjazási rendszert, ebben az esetben vi-

szont mindenki a könnyebb munka után igyekezne. 

 

7. Az etikai meritokrácia kérdése, mint a jelenkor kritikája 
 

Az etikai meritokrácia világképe nem feltétlenül megvalósítható a maga teljességében, de ala-

pos kritikája lehet annak a gazdasági rendnek, amely ma sokszor figyelmen kívül hagyja az 

erkölcsi szempontokat. Az esszé célja nem a naiv idealizálás, hanem a kérdésfelvetés: lehetsé-

ges-e olyan gazdasági rendszer, amelyben a közösségi értékek nem csupán erkölcsi, hanem 

anyagi elismerést is nyernek? Ha lehetséges is lenne e gazdasági rendszer létrehozása, valószí-

nűleg nem én leszek, aki ezt részleteiben kidolgozza és megvalósítja. Viszont az én értelmezé-

sem és elgondolásom szerint van pár eléggé hasonló ideológiát gyakorló csoport, főleg a vallási 

kommunák. 
 

„A kommunizmus, a javak közösségén alapuló társadalmi élet és tevékenység ugyanis 

nemcsak lehetséges, hanem Amerika sok községében és egy helyütt Angliában máris csak-

ugyan megvalósult, méghozzá a legjobb eredményekkel, amint látni fogjuk. Eddigelé az 

összes kommunista kolóniák tíz-tizenöt év alatt olyan hihetetlenül meggazdagodtak, hogy 



 

mindenből, amit csak kívánhatnak, több van nekik, mint amennyit el tudnak fogyasztani, 

tehát semmi ok nincs veszekedésre.” (Engels 1844 nov.-1845 febr./1959, 490. o., Idézte: 

Müller 2023, 6. o.)” 

 

Az emberiség történetének folyamán újra és újra felbukkan egy ősi vágy: egy olyan közösség 

megteremtése, ahol az egyének nem a versengés, hanem az együttérzés, nem a birtoklás, hanem 

a megosztás, nem az önérdek, hanem egy transzcendens cél köré szerveződnek. E vágy egyik 

legérdekesebb és legmélyebb megnyilvánulása a vallási kommunákban érhető tetten. A vallási 

kommunákra tekint úgy Engels, mint sikeres kommunista kolóniák, azonban nagyon sok min-

denben eltérnek az általa elképzelt kommunista közösségektől. A vallási kommunák nem egy 

erőszakos, valaki által uralt, irányított közösség, hanem egy önkéntes kis csapatnak lehet tekin-

teni őket, ahova bármikor be- és ki lehet lépni, kvázi önkéntességen alapul. Általában kisebb 

csoportokban élnek, akik földműveléssel foglalkoznak. Legtöbb esetben senkitől sem függe-

nek, saját maguknak állítanak elő minden terméket, saját maguknak termelik meg az ételüket. 

Viszonylag egyenlően elosztják maguk között a munkát, a saját munkáját mindenki becsülettel, 

a közösség fejlődése és jóléte céljából végzi el. 

 
„[…] többnyire nagyon szegények voltak, eleinte sokat kellett nélkülözniük; de szorgal-

mukkal, takarékosságukkal és mértékletességükkel mindezt leküzdötték, és most bővében 

vannak mindennek, s nem tartoznak senkinek egy fillérrel sem.” (Engels 1844 nov.-1845 

febr./1959, 492. Idézte: Müller 2023, 8.o) 

 

A vallási kommuna nem egyszerűen egy lakóközösség, hanem egy alternatív világkép gyakor-

lati megvalósítása. Az ilyen közösségek tagjai rendszerint elfordulnak a „mainstream” társada-

lomtól és annak hierarchiáitól, anyagias értékrendjétől, és gyakran annak politikai vagy gazda-

sági rendszerétől is, hogy egy olyan életet élhessenek, amely hitük szerint közelebb áll az isteni 

rendhez. Legtöbbször ezekben a közösségekben nem használnak pénzt ‒ mint fizetőeszközt ‒, 

mivel mindenki használhat mindent, mértékletes életvitelük mellett annyit fogyaszthatnak, mint 

amennyire szükségük van. Nincsen úgymond magántulajdon (vannak saját szobáik, ruháik…), 

közös az étel, a gyerekeknek a játék, az állatok, a földek és szinte minden. A vallási kommu-

nákban mindenki egyenlőnek számít, nincsen „felsőbbrendű” ember, aki a hierarchiában a töb-

biek felett helyezkedik el, de választott vezetőik általában vannak. A vallási közösségekben a 

hit több mint dogma: kohéziós erő. Ezt a hit által generált összetartó erőt nem vette figyelembe 

Engels, pedig ez az egyik legfontosabb dolog, ezen kommunák életképes működése érdekében. 

Ráadásul nem is biztos, hogy mindig „ugyanabban” az Istenben hisznek, az is lehetséges, hogy 

a kommuna egyik tagja más vallási felekezetből való, mint a másik, de békében megélnek egy-

más mellett a közösségben. Összetartja őket a közösség és az istenben való hit, és elfogadják a 

másikat, a másik elveit, gondolkozását, akár másmilyen vallását. A közös hit képes olyan mély 

erkölcsi rendet létrehozni, amely felváltja az állam törvényeit vagy a piac logikáját. Amikor a 

gazdaságot nem a profitorientáltság, hanem az áldozathozatal és az elhivatottság vezeti, akkor 

a közösség tagjai között sajátos bizalom, kölcsönös felelősség alakul ki. A vallási kommuna 

tehát nemcsak spirituális, de etikai modell is: választ ad arra a kérdésre, hogyan lehet együtt 

élni önzés nélkül vagy legalábbis annak visszaszorításával. A vallási kommunák létezése alatt 

sok rosszakaró ember megpróbálta azt tönkre tenni, szabotálni. A közösség és életforma meg-

védése érdekében egy Rousseau-i elgondolást (Rousseau, 1752/1975) lehetne alkalmazni, kicsit 

emberbarátibb módon, minta hogyan azt ő megfogalmazta:  

 
„Az ország nemzeti identitását úgy lehet a legbiztosabban megőrizni, ha felállítunk az or-

szág határán egy akasztófát, melyre fel kell húzni azt, aki kívülről kívánna más erkölcsöt 

behurcolni, mint az illető ország hagyományaiban rögzítettek.” (idézte: Ludassy, 1997, 3. 

old.)   



 

Vagyis, aki kívülről próbál erőszakkal egy új elméletet behozni, azt nem szabad befo-

gadni a kommunába, el kell távolítani. Ez a mai világban is alkalmazható az én értelme-

zésem alapján: az illegális bevándorlókat nem szabad befogadni más országoknak, mivel 

ők majd idővel bomlasztani kezdik az országot/közösséget a saját, kívülről behozott el-

veikkel. Idővel egyre többen lesznek és visszafordíthatatlanná válik az a folyamat, hogy 

elnyomják az adott ország polgárait. Lehet, hogy először csak egy kis faluban, de idővel 

kinővik magukat.  Ám a vallási kommuna nem mindig utópia. A zárt közösségben köny-

nyen kialakulhat elnyomás vagy karizmatikus vezetők által irányított rendszer. A hit ne-

vében nagyon „mélyen” lehet manipulálni embereket. A közösség, amelynek az volna a 

célja, hogy megszabadítson a társadalmi korlátoktól, könnyen válhat új börtönné, ahol az 

egyén szabadsága végképp eltűnik. Az ilyen fellépéseket meg kell akadályozni, ami sok 

esetben már késő, vagy csak sikertelen. Erre példa: 
 

”Rapp württembergi lelkész 1790 körül egyházközségével együtt elszakadt a lutheránus 

egyháztól, s mivel a kormány üldözte, 1802-ben Amerikába ment. Hívei 1804-ben követ-

ték, s így mintegy száz családdal együtt letelepült Pennsylvaniában [majd jól termő földje-

iken túladva profittal, Indiana-ban felépítették New-Harmony várost]. 1825-ben egész ko-

lóniájukat eladták Robert Owen úrnak kétszer százezer tallérért, és harmadszor is az őser-

dőbe mentek. Ezúttal a nagy Ohio folyó mellett települtek le, és felépítették Economy vá-

rosát, amely nagyobb és szebb, mint bármelyik azok közül, amelyekben korábban laktak. 

1831-ben León gróf egy körülbelül harminc németből álló társasággal Amerikába érkezett, 

hogy csatlakozzék hozzájuk. Szívesen befogadták ezeket az új jövevényeket; de a gróf a 

tagok egy részét Rapp ellen uszította, s ezért az egész község egy gyűlésen azt a határozatot 

hozta, hogy Leonnak és embereinek el kell menniük. A hátramaradók az elégedetleneknek 

több mint százhúszezer tallért fizettek ki, és ebből a pénzből Leon egy második kolóniát 

alapított, amely azonban rossz igazgatás miatt megbukott; résztvevői szétszóródtak, s León 

gróf nemsokára ezután, mint csavargó halt meg Texasban. Rapp települése ellenben a mai 

napig is virágzik.”  (Engels, 1844 nov.-1845 febr./1959, 495 p. Idézte: Müller 2023, 8. old.)  

 

A legnagyobb probléma a vallási kommunával, hogy csak kis létszámban működik, nem lehet 

kiterjeszteni őket az egész világra, mivel lesznek olyan emberek, akik az egyéni érdekeiket a 

közösség érdeke elé helyezik, ezáltal megbomlik a közösség harmóniája. Viszont, ha az egész 

világon csak ilyen kis lélekszámú kommunákban élnének az emberek, az se lenne megfelelő, 

mivel előbb-utóbb kereskedniük kellene ‒ földrajzi korlátjaik miatt. E miatt a mostani piachoz 

hasonló struktúra alakulna ki, ahol mindenki a saját érdekeit helyezi előtérbe és megpróbálná 

„átverni” a másikat, vagy egy olyan cserébe belekényszeríteni, ami nagyon egyoldalú érdekér-

vényesítés lenne. A kommuna gyakran annyira függ a vezető személyiségétől és hitelétől, hogy 

annak halálával vagy botlásával a rendszer egészében megrendül a bizalom. A közösség nem 

tud tartós intézményes formát ölteni, így szétporlad. A legtöbb vallási kommuna tudatosan zárja 

ki a külvilágot, hogy védje magát a „világi romlottságtól”. Ez az elszigetelődés azonban hosszú 

távon nemcsak gazdasági problémákat szül, hanem pszichológiai és társadalmi feszültségeket 

is. A fiatalabb generációk gyakran lázadnak a zárt rend ellen, és elhagyják a közösséget. A 

vallási kommunák tehát gyakran nem a hit bukása miatt hullanak szét, hanem éppen azért, mert 

egy „túl emberi” ‒ emberi viselkedésszabályok által antropológiailag és szociológiailag kódolt 

‒ rendszerbe próbálják bezárni az „istenit”. Az ideológia „tiszta”, de az emberek „összetettek”. 

A szentség és közösségi élet közötti egyensúly megtartása törékeny, és nem egyszer bizonyult 

múlandónak. Összességében ennek a rendszernek a legnagyobb buktatója: az emberi önzőség 

és következményei. 
  



 

Források: 

 

• John Rawls (1971): Theory of Justice. Cambridge, MA, Harvard University Press,  

• Engels, Friedrich (1844 nov.-1845 febr./1959): Az újabban létrejött és még fennálló kommunista települések 

leírása. In: MEM. 2. kötet. Kossuth, Budapest, 490-503. old.  

• Müller Andor (2023): A kommunizmus gyakorlati mintaképei és a nagy társadalmi átalakítás kudarcának 

okai; „Hol rontották el a kommunisták?” álom és valóság a kommunizmusban. Letöltés: https://start.uni-neu-

mann.hu/telemarket/kiadvanyok/2023-4/03_Muller.pdf In: Müller Andor (2023): Identitásmenedzsment II. Ide-

ológiák hálójában; MAGYAR GAZDASÁGFÖLDRAJZI ÉS TELEPÜLÉSMARKETING MŰHELY ISSN, 12 

(2023) 12.003. Neumann János Egyetem, Kecskemét. https://start.uni-neumann.hu/telemarket/kiadva-

nyok/2023-4/ (Letöltés: 2025-04-25),  

• Rousseau, Jean-Jacques (1752/1975): Előszó a Nárcisszuszhoz. ford. Ludassy Mária; in: A francia felvilágo-

sodás morálfilozófiája. Válogatás; vál., utószó, jegyz. Ludassy Mária; Gondolat, Budapest, 1975 (Etikai gon-

dolkodók) 

• Ludassy Mária (1997): Jean-Jacques Rousseau élete és művei. In: Jean-Jacques Rousseau (1762/1997): A 

társadalmi szerződésről – avagy a politikai jog elvei. Klett Kiadó (PannonKlett, Matúra bölcselet), Budapest. 

2-10. old.  

 

https://start.uni-neumann.hu/telemarket/kiadvanyok/2023-4/03_Muller.pdf
https://start.uni-neumann.hu/telemarket/kiadvanyok/2023-4/03_Muller.pdf
https://start.uni-neumann.hu/telemarket/kiadvanyok/2023-4/
https://start.uni-neumann.hu/telemarket/kiadvanyok/2023-4/

